
DIE BRÜCKE
Sterbe- und Trauerbegleitung Schwerte e.V.

33. Ausgabe Juni 2021

Wenn Du mich anblickst, werd` ich schön:
Würde erfahren in Scham und Verletzlichkeit   

Dankbarkeit 

Die Brückearbeit zu Pandemiezeiten

BRÜCKE-Aktuell



Vorstellung Vorstand

Gerne erfüllen wir den Wunsch unserer Leser, dass im Juli 2020 gewählte Vor-
stands-Team kurz vorzustellen:

Gudrun Kampmann 
Seit sieben Jahren bin ich ehrenamtlich bei der Brücke tätig. 
Angefangen habe ich mit Besuchsdiensten in Pflegeheimen, 
später auch Sterbebegleitung. In diesen Dingen liegt für mich 
etwas Besonderes. Wenn ich die Freude und Dankbarkeit der 
einsamen oder sterbenden Menschen spüre, sehe ich gerade 
jetzt in Zeiten von Corona, ein Zeichen der Hoffnung das uns 

durch diese Zeit tragen wird. Für mich heißt Begleitung, dass auch ich getragen 
bin.

Ilse Colombo 
Zum ersten Mal hatte ich 1988 Kontakt mit Antje Drescher. Ich 
habe eine Zeit lang an den wöchentlichen Treffen des Vereins 
teilgenommen, um mich mit dem Thema Sterben auseinander 
zu setzen. Von 1987 bis zu meinem Renteneintritt 2012 war ich 
in der Altenpflege tätig. Als Altenpflegerin und später als Lei-
tung einer Einrichtung, war mir eine würdevolle Pflege und be-

sonders im Sterben eine Herzensangelegenheit. Deshalb bin ich auch im Ruhe-
stand in unserem Verein und in der Sterbebegleitung tätig, seit 2020 als 2. 
Vorsitzende.

Anke Drescher 
Mein Name ist Anke Drescher, die meisten von Euch werden 
mich wahrscheinlich schon kennen, da ich ein Mitglied der 
Brücke von Anfang an seit ihrer Gründung bin und mit meiner 
Tochter Sabrina zusammen immer das Catering unseres Medi-
tativen-Tanz-Tages gemacht habe.

Neben der ehrenamtlichen Arbeit der Brücke bin ich in der Verwaltung des Mari-
enkrankenhauses in Schwerte tätig. Seit 2020 bin ich Mitglied im Vorstand als 
Kassenwartin und freue mich sehr, dass ich den Vorstand durch diese Arbeit 
unterstützen kann.

Liebe Mitglieder, liebe Leserinnen und Leser,

`Scham` ist das Hauptthema des vorliegenden Rundbrie-
fes. Die Würde des Menschen ist unantastbar` heißt es 
im GG Art.1(1) – wissend darum, wie verletzlich Men-
schen sind an Leib, Seele, Geist. In ihrem Ansehen, ihren 
Beziehungen, ihrem Selbstbild. In ihren Hoffnungen, ih-
rem Glauben, ihrer Liebe. Unverhüllt sehen wir es in 
Krankheit, Leiden, Sterben, Trauer: Wir sind wehrlos. 
Und Scham, selten beim Namen genannt, liegt nahe.̀  

*Im letzten Heft berichteten wir schon vom Wochenende 
in der Nordhelle, und da uns Scham in ihrer Vielfältigkeit auch in Begleitung und 
Besuchsdienst begegnet, greifen wir das Thema auf. Seinen Fachinput aus dem 
Seminar zum Thema Scham hat Jos van der Leur überarbeitet, vom Holländi-
schen ins Deutsche gesetzt und für dieses Heft zur Verfügung gestellt, dafür 
bedanken wir uns.

Nehmen Sie sich Zeit zum Lesen, über eine Rückmeldung freuen wir uns.
Wir wünschen Ihnen eine gute Zeit im Sommer 2021, bleiben Sie gesund!

Herzliche Grüße

Brigitte Kollodej

*Zitat aus der Ausschreibung zum Seminar

32



schon in die USA geflogen und sofort nach der Ankunft mit meiner Schwester ins 
Krankenhaus gefahren. Mein Vater war noch bei vollem Bewusstsein. Er hat sich 
sehr gefreut, dass ich sofort gekommen bin. Chinesen, insbesondere der älteren 
Generation zeigen nicht gerne offen ihre Gefühle. Statt mir also direkt etwas Net-
tes zu sagen, versuchte er alles mögliche zu erzählen. So sprachen wir am Anfang 
über ganz andere Dinge. Er fragte mich, ob es wahr sei, dass die Berliner Mauer 
gefallen wäre. Ich sagte, ja die Mauer ist gefallen und ich bin sofort zu dir gekom-
men. Erst dann sagte er, dass er sich sehr gefreut habe.

In den nächsten Tagen haben wir ihn jeden Tag besucht. Mein Vater hat oft gelä-
chelt, wenn wir über etwas Lustiges erzählt haben. 10 Tage später wurde sein 
Zustand zunehmend schlechter. Wir, das heißt meine Schwester, mein Vetter und 
ich sind dann abwechselnd jede Nacht bei ihm im Krankenzimmer geblieben. Die 
Krankenschwestern haben uns ein Couchbett hingestellt. Sie waren immer total 
lieb und nett und haben uns jedes Mal in die Arme genommen.

Dann verstarb unser Vater. Als wir nach der Beerdigung nach Hause kamen, war 
plötzlich alles anders. Das Haus war auf einem Mal so still und leer, obwohl mein 
Vater eigentlich eine stille Person war und nie viel erzählte. Aber es fehlte eine 
Person. Sein Stuhl war leer und der gewohnte Anblick fehlte. Das ist das Leben. 
Im Leben gibt es immer wieder Momente, in denen plötzlich alles anders wird.

Dennoch war ich sehr dankbar dafür, dass ich die Gelegenheit hatte, mich von 
meinem Vater verabschieden zu können. Ich hatte die Möglichkeit, ohne Weiteres 
sofort zu meinem Vater zu fliegen. Wäre ich erst einige Tage später hingekommen, 
hätte ich vielleicht nicht mehr die Gelegenheit gehabt, mich mit ihm zu unterhalten. 
Mein Vetter war bei meinem Vater, als er starb. Mein Vetter erzählte uns, dass un-
ser Vater friedlich eingeschlafen sei. Ich war auch dankbar dafür, dass alle Mitglie-
der der Familie zusammen sein konnten und wir so die Möglichkeit hatten, alles 
zusammen vorzubereiten.

Ich bin überhaupt dankbar dafür, dass mir die Möglichkeit gegeben wurde, zu stu-
dieren und einen guten Beruf zu haben. Ich bin dankbar für meine Eltern, ohne 

Andreas Wenzel
Ich bin seit 2017 Mitglied im Verein „Die Brücke“ und seit 2020 
als Beisitzer im Vorstand. Habe langjährig Verbindung zur 
„Brücke“ durch Aktivitäten meiner Frau. Seit 2017 habe ich 
sehr intensiven Kontakt mit Antje Drescher und habe durch 
das Versterben meiner Frau die trostvolle, kraftspendende Ar-
beit in einem Trauerseminar von Antje Drescher kennen- und 

schätzen gelernt. Die gemachten Erfahrungen im Umgang mit dem Tod und Ster-
ben haben mich tief berührt, ich möchte gerne meine Erfahrungen mit betroffe-
nen Menschen teilen und zusätzlich den Vorstand unterstützen.

Brigitte Kollodej
Seit 2006 engagiere ich mich in der Brücke, die Wünsche und 
Bedürfnisse schwerkranker und sterbender Menschen stehen 
für mich im Mittelpunkt. Dem Vorstand der Brücke gehöre ich 
seit 2012 an, zunächst als 2. Vorsitzende, 2018 übernahm ich 
den Vorsitz von Antje Drescher.

Dankbarkeit

Wenn ich an den Spruch oder das Thema „Dankbarkeit für das was wir haben“ 
denke, sollte ich einen Sprung zurück zum Thema „Plötzlich ist alles anders“ ma-
chen. Denn die beiden Themen sind eng miteinander verbunden. Genau wie das 
Aprilwetter. Eben noch scheint die Sonne, und dann verdunkelt sich im nächsten 
Moment schon der Himmel. Oder anders herum. Eben noch war es dunkel und 
düster, und dann lacht schon wieder die Sonne. Ja, das Leben ist voller Überra-
schungen.

Vor dreißig Jahren starb mein Vater. Es geschah an einem Silvesterabend. Zusam-
men mit ein paar Freunden feierte ich damals den Jahreswechsel. Kurz nachdem 
wir ins Bett gegangen waren, rief mich meine Mutter aus den USA an. Aufgrund 
der Zeitverschiebung war es hier in Deutschland bereits nach Mitternacht. Meine 
Mutter fragte leise, ob ich schnell herkommen könnte. Mein Vater lag im Kranken-
haus. Damals gab es weder Computer noch Internet oder Ähnliches. Ich bin also 
gleich am Neujahrstag zum Flughafen Frankfurt gefahren und habe mir ein Flug-
ticket gekauft. Auf dem Rückweg vom Flughafen bin ich dann zu meinem Institut 
gefahren und habe einen Zettel für meinen Chef hinterlassen, mit der Nachricht, 
dass ich voraussichtlich 4 Wochen weg sein werde. Am 2. Januar bin ich dann 

54



deren Hilfe ich diese Möglichkeit nicht gehabt hätte. Wenn ich an meine Eltern 
denke, ist mein Herz erfüllt von Respekt, Bewunderung und Dankbarkeit. Ich bin 
auch dankbar dafür, dass mir in den zurückliegenden Jahren von so vielen lieben 
und netten Menschen so oft geholfen wurde.

Nun erleben wir eine Jahrhundertkrise, die Covid-19 Krise. Als wir Ende 2019 und 
Anfang 2020 die Bilder aus China sahen, dachten wir nicht daran, dass uns diese 
Krise auch treffen könnte. Dann ging es Schlag auf Schlag. Plötzlich war die Krise 
bei uns, war überall in der Welt angekommen. Plötzlich war auch alles anders. Ich 
denke, so eine globale Krise hat die Menschheit seit langem nicht mehr erlebt. Die 
letzte Pandemie war die Spanische Grippe in den Jahren 1918-1920.

Freitag, 13.03.2020 Beginn der SchulMail des MSB NRW
Alle Schulen im Land Nordrhein-Westfalen werden zum 16.03.2020 bis zum Be-
ginn der Osterferien durch die Landesregierung geschlossen. Dies bedeutet, dass 
bereits am Montag der Unterricht in den Schulen ruht.

Ministerpräsident Armin Laschet: „Nordrhein-Westfalen steht vor einer großen und 
ernsten Bewährungsprobe. Die Landesregierung handelt entschieden und konse-
quent. Zugleich ist aber auch klar: Diese Krise erfordert einen besonderen Zusam-
menhalt in unserer Gesellschaft. …“

Der Freitag, 13.03. war mein letzter Tag im Skiurlaub in Österreich. Am Samstag 
kam ich mit meinen Freunden zurück. Am Sonntag wurde die Skisaison frühzeitig 
beendet. Es hieß also, dass hinter uns die Tür geschlossen wurde. Alle Urlauber 
aus Italien, Österreich und der Schweiz mussten 14 Tage zuhause bleiben. Wir, das 
heißt meine Freunde und ich, fühlten uns alle sehr wohl. Wir machten noch Scher-
ze über die Quarantäne. Einige Tage nach unserer Rückkehr riefen mich die Freun-
de an, dass sie sich ein bisschen unwohl fühlten und deshalb zum Test gingen. 
Zwei Tage später riefen sie mich an, dass die Tests positiv waren. Bis dahin war 
Corona für mich irgendeine Krankheit ganz weit weg, mit der ich nichts zu tun hatte. 

Plötzlich war alles anders. Diese Krankheit ist kein Phantom mehr. Ich bin auch 
sofort zum Test gefahren, auch wenn ich keinerlei Symptome hatte und es ein 
Sonntag war. Wieder zwei Tage später bekam ich das Ergebnis, ebenfalls positiv. 

Da ich aber 'immer noch' symptomfrei war, musste ich nur eine Woche zuhause 
bleiben. Ich bin aber freiwillig zwei Wochen in häuslicher Quarantäne geblieben. 
Insgesamt war ich dann vier Wochen nach der Rückkehr in häuslicher Quarantäne.

Ich bin so dankbar dafür, dass es mir die ganze Zeit gut ging und bis jetzt auch gut 
geht. Das ist keine Selbstverständlichkeit. Wir müssen immer Dankbarkeit zeigen 
und demütig bleiben.

Alles war seit dem anders. Alles musste neu organisiert und arrangiert werden. Um 
'meine Kinder' in dieser Zeit weiter bei den Hausaufgaben zu unterstützen, habe 
ich drei Papiertragetaschen an meine Haustür gehängt, mit jeweiligem Namen 
drauf. Die Kinder konnten kommen, ihre Aufgaben in die Tasche einstecken. Ich 
gab ihnen die korrigierten Aufgaben und Erklärungen auf dieser Weise auch wieder 
zurück. Es herrschte teilweise reger Betrieb vor meinem Haus.

Eine gute Freundin hat für mich eingekauft. Viele Freunde brachten mir leckeres 
Essen. Sie stellten alles vor meiner Tür ab und wir winkten uns gegenseitig zu, zum 
Begrüßen und zum Abschied. Einmal stand vor meiner Haustür eine Pflanze für 
den Garten. Ich schrieb einer Bekannten und bedankte mich bei ihr. Sie schrieb 
zurück: „Das ist aber schön. Aber ich möchte mich nicht mit fremden Blumen 
schmücken. Ich war es nicht.“ Meine Nachbarin war es auch nicht. Später habe 
ich erfahren, wer mir diese Pflanze gebracht hat. Sie brachte mir auch oft etwas 
Leckeres.

Man erfährt so viele liebe und nette Gesten, für die man tief dankbar ist. Man muss 
das alles aber auch bewusst wahrnehmen und positiv in die Zukunft schauen. So 
spürt man Liebenswürdigkeit im Alltag. Das heißt wiederum Dankbarkeit für das 
was wir haben.

Wir sehen, schmecken und riechen die Viren nicht. Diese Feinde können wir nicht 
fassen. Wenn wir einen Feind richtig sehen könnten, könnten wir diesen Feind 
hassen. Die Viren sind aber da, keine Frage. Wir können jetzt nur auf wirkungsvol-
le Impfstoffe hoffen. Ansonsten hilft alles nichts, weder Jammern noch Selbstbe-
mitleidung auch nicht Schimpfen oder Unglücklichsein oder nach Schuldigen zu 
suchen. Wir müssen da einfach durch. Ich könnte fast schon sagen, dass es nun 

76



ums Überleben geht. In erster Linie um das Überleben, dann erst um das Leben.
Dennoch sollen und müssen wir auch dankbar dafür sein, dass die wissenschaft-
liche Forschung im Vergleich zur Zeit der Spanischen Grippe weit fortgeschritten 
und die internationale Kooperation auf diesem Gebiet auch viel besser ist. Im All-
gemeinen haben wir in der westlichen Welt 70 Jahre lang in Frieden und in relati-
vem Wohlstand leben können. Keine Generationen vor uns hatten dieses Glück. 
Wir müssen lernen, das Glück zu schätzen. Leider trifft diese Krise manche Leute 
viel härter als andere. Viele Leute müssen um ihre Existenz bangen. Wir hoffen auf 
Solidarität und Zusammenhalt. Wir sollen diese Gelegenheit auch nutzen, um uns 
über vieles Grundsätzliches Gedanken zu machen.

Da ist noch etwas, wofür ich dankbar bin. Ich bin dankbar für die Menschlichkeit, 
die in unserer Gesellschaft existiert und über die wir uns unbedingt glücklich schät-
zen sollten und die wir unbedingt weiterhin behalten sollten. In dieser schwierigen 
Zeit spürt man so sehr, wie wichtig die Menschlichkeit ist. Letztendlich kann ich all 
das was ich geschrieben habe, zusammenfassen mit einem Wort: DIE LIEBE.

"Solange uns die Menschlichkeit miteinander verbindet, ist egal was uns trennt."
- Ernst Ferstl

Wenn dieser Artikel erscheint, hoffe ich, dass wir diese Krise endlich hinter uns 
haben. Diese Krise wird aber nicht die letzte sein. Wir werden uns noch vielen He-
rausforderungen stellen müssen. Dennoch wollen wir wieder hoffnungsvoll und mit 
Mut in die Zukunft blicken.

Wing Fong Chu
Dezember 2020, 2. Covid-19 Welle

Himmelskreuze

am blauen Himmel
der Kondensstreifen eines Flugzeugs

von links eine weitere Maschine
zieht eine weiße Linie hinter sich her.

Zwei Spuren kreuzen sich
ein Himmelskreuz entsteht

denn in Begegnungen liegt Segen.

Dankbar denke ich an dich
durchkreuzt hast Du mein Leben
ungeahnt neue Wege entstehen
und jeder Tag ist ein Geschenk.

Maria Sassin

Ein unerwartetes Geschenk

Ich möchte Ihnen von einer kleinen, aber feinen und berührenden Nettigkeit er-
zählen: Ein hochbetagter Mensch wurde kirchlich bestattet. Die Zahl der auf dem 
Friedhof anwesenden Personen war überschaubar. Es waren überwiegend ältere 
Menschen. Alle trugen eine Maske. Es war ein würdiges und stimmiges Abschied-
nehmen am Grab, selbst das Wetter spielte mit. Anschließend stand man noch ein 
wenig (mit Abstand) zusammen für kleine persönliche Gespräche. Normalerweise 
hätte es jetzt ein Beerdigungskaffeetrinken gegeben, zumal einige Personen von 
auswärts kamen. Aber in Corona-Zeiten ist alles anders, und bei einer Bestattung 
fehlen jetzt auch wichtige und trostvolle Rituale: etwa sich im Anschluss in den 
Arm zu nehmen oder zumindest die Hand zu schütteln, trostvolle Nähe zu spüren, 
aber auch, sich wieder des Lebens zu vergewissern beim anschließenden Bei-
sammensein. Umso mehr sind jetzt kleine Zeichen gefragt, wie der empathische 
Blickkontakt und die Worte, die man sich zuspricht. Doch von dem, was sich die 
Familie, ganz im Sinne der verstorbenen Person, für die Anwesenden, den Pastor 
mit eingerechnet, ausgedacht hatte, war ich sehr überrascht. 

98



Allen Anwesenden überreichte die Familie mit 
netten Worten eine kleines Tütchen, schön ver-
packt mit Schleifenband und einem kleinen 
Dankeskärtchen. Zu Hause öffnete ich gespannt 
mein Tütchen und war sichtlich gerührt: das 
Tütchen enthielt drei kleine, je in Cellophan ein-
gepackte, selbst gebackene Stückchen Kuchen. 
„Beerdigungskuchen to go“. Mir hat der Kuchen 

geschmeckt – und ich musste daran denken, dass auch die übrigen Beerdigungs-
gäste an diesem Tag ihr Tütchen öffnen und den Beerdigungskuchen essen – sicher 
mit einem dankbaren Lächeln und einer dankbaren Erinnerung an den Menschen, 
von dem sie am Mittag Abschied genommen haben. 

Wenn auch in diesen Wochen manches fehlt und schmerzt, so hat mir das ge-
schenkte Tütchen etwas gelehrt: mit Kreativität und Liebe lassen sich kleine, aber 
feine und berührende Zeichen des Miteinanders setzen. In diesem Sinne ein Dank 
an die Familie für die schöne Idee, die ich, so oder abgeändert, zur Nachahmung 
nur weiterempfehlen kann.

Schmecket und sehet, wie freundlich der Herr ist;
wohl dem, der auf ihn traut.

Psalm 34,8

Achim Dreessen 
Wort zu Tag, Evangelische Kirchengemeinde Schwerte, Januar 2021

Vortrag über Scham 
— von Jos van der Leur im Rahmen des Seminars “Wenn Du mich anblickst, werd’ 
ich schön: Würde erfahren in Scham und Verletzlichkeit”

Einleitung im Rahmen der Vergangenheit
Dass ich als Holländer, nur zehn Jahre nach dem Ende des Kriegs geboren, das 
Thema Scham mit Ihnen teilen darf, berührt mich. Als ich noch Josje war, sprach 
man in Holland herablassend über Menschen aus Deutschland als moffen. Als ich 
dreißig war, gab es im Fernsehen die berühmt gewordene Szene ‘Da ist der 
Bahnhof’. Ein bekannter kritische Komiker erzählte, dass er als 
15 jähriger Junge einen Deutschen in die falsche Richtung 
wies, als der fragte, wo der Bahnhof war. Er nannte das 
eine Tat des Widerstands. Obwohl er eigentlich lächerlich 
machte, dass fast jeder Holländer tat, als ob er im 
Widerstand sass, lachten die meisten Holländer über das 
Weisen in die falsche Richtung. Ich auch. Als ich bei der 
Fussball EM 1988 in Gelsenkirchen beim Spiel Holland 
gegen Irland war, lachte ich mit über das Banner ‘Wer hat das 
Fahrrad meines Grossvaters’. Als Fussballspieler Ronald Koeman 
nach dem Halbfinale mit einem gewechselten deutschen Shirt tat, als ob er seinen 
Arsch abwischte, kicherte ich. Jetzt schäme ich mich jedes Jahr mehr über meine 
Reaktionen in der Vergangenheit.

SCHAM NICHT VORBEI
Scham erscheint seit Anfang der Menschheit in verschiedenen Kulturäusserungen. 
Auch in meiner Arbeit als Pastor in der Psychiatrie kam Scham oft vor in Gespä-
chen. Aber in der Literatur der Sozialarbeit und Alltagsgesprächen wurde Scham 
lange Zeit kaum betrachtet. Es gibt also einen Spalt zwischen Wichtigkeit von 
Scham in Kulturäusserungen und Gesprächen in Pastoralarbeit einerseits und dem 
Fehlen von Scham in modernen Handbüchern der Sozialarbeit und Alltaggesprä-
chen andererseits. In den vergangenen Jahren wird etwas mehr über Scham ge-
schrieben, aber meistens nur in bestimmten Rahmen wie Klimaverschmutzung. 
Die Kluft ist noch nicht verschwunden.

Deswegen schrieben meine Kollege und ich ein Buch über Scham, erschienen 
mit Titel De appel is weer barstig. Apfel ist natürlich eine Assoziation mit Adam 
und Eva. Der Titel ist schwierig zu übersetzen, weil wir spielen mit Sprache. Das 
holländische Wort weerbarstig (ein Wort) bedeutet ‘widerspenstig’. Weer barstig 
(zwei Worte) bedeutet ‘wieder rissvoll’. Warum das Wort ‘wieder’? Im Kulturum-
schlag der Siebziger Jahren des vorigen Jahrhunderts gab es eine Bewegung, die 

1110



definitiv abrechnen wollte mit Schamgefühlen. Am meisten bekannt wurde Anja 
Meulenbelt mit ihrem Buch Die Scham ist vorbei. Obwohl es damals ein Bestseller 
war, sind Schamgefühle nicht verschwunden. Deswegen ‘weer’.

Weil Scham in modernen Filmen oft eine Hauptrolle spielt, war 
die Präsentation unseres Buches im Kino Luxor in Zutphen. 
Luxor bedeutet bringt Licht. Lassen Filmregisseure Licht 
scheinen auf das, was wir in der Sozialarbeit und Alltagge-
sprächen aus den Augen verloren? 

 
Als sein Film Roma einen Oscar bekam, sagte der Filmregisseur 

Alfonso Cuarón: „Als Künstler müssen wir kucken, wo andere das 
nicht tun. Diese Verantwortlichkeit wird noch wichtiger in Zeiten, wo wir angehalten 
werden wegzukucken”. Im Film Werk ohne Autor beschwört eine ältere Schwester 
ihren jungen Bruder: Kuck nie weg! 

Sind moderne Filmregisseure moderne Beichtvater und Beichtmütter, die unsere 
Schambeichte abnehmen mit ihren Filmen? Ist das Kino die neue Kirche? In einer 
Predigt sagte ich mal: Der Samen von visuellen Geschichten, der in der Sonn-
tagschule gestreut ist, ist im Kino erblüht. Wir sehen Scham im Kino, aber reden 
am Tisch nicht darüber. Wollen wir wohl nach Scham kucken, aber nicht darüber 
reden? 

Einige persönliche Erfahrungen 
Schon als ich vier Jahre alt war, brauchte ich eine Brille. Am 
Anfang war das kein Problem. Aber als ich als Vierzehnjahriger 
in Blättern las, dass Mädchen nur Kontakt wollten mit Knaben 
ohne Brille, schämte ich mich für meine Brille und trug ich sie 
so wenig wie möglich. In der Pubertät kamen Jugendpickel. Die 
Scham darüber versuchte ich zu vertreiben mit DDD Lotion. Ob-
wohl es vergeblich war, hörte ich nicht auf, DDD mit Baumwolle auf mein Gesicht 
zu schmieren. Als Pubertierender wollte ich lange Haare. So wie the Rolling Stones. 
Aber als meine Haare wuchsen, wurden sie nicht lang, sondern breit. Ich schämte 
mich darüber. Nur nicht im Schwimmbad. Im Wasser waren meine Haare lang.

Nicht äusserlich, sondern innerlich schämte ich mich für die Tatsache, dass ich als 
Kind nicht getauft war. Ich bin aufgewachsen in einer Baptistenfamilie. Die prakti-
zieren keine Kindertaufe. Als auf der christlichen Grundschule gefragt wurde, wer 
getauft war, konnte ich meinen Finger nicht in die Luft heben. Es war eine tiefe 
Scham, nicht dazu zu gehören. Ich war ein Ausgeschlossener. Redete darüber mit 

keinem. Vor meinen Eltern schämte ich mich, dass ich mich darüber schämte, als 
Kind nicht getauft zu sein.

Allgemeine spezifische Scham
Scham war das Wort des Jahres in Holland 2019, aber verbunden mit Begriffen im 
spezifischen Rahmen von Umweltverschmutzung wie vliegschaamte (Scham, wenn 
man noch mit dem Flugzeug fliegt), plasticschaamte (Scham, wenn man immer noch 
mit Plastiktüte läuft), und vleesschaamte (Scham, wenn man noch Fleisch isst).

In einem populären Fernsehprogramm gab es ein Unterteil, das ‘guilty pleasures’ 
hiess. Musik, die man eigentlich nicht hören durfte, aber heimlich doch hörte. Eine 
nannte Ich bau Dir ein Schloss von Heintje, ein anderer The Bee Gees. Ein per-
sönliches Beispiel: obwohl ich Rolling Stones Fan war und The Beatles absolut 
nicht mochte, hörte ich schamvoll gern Eleanor Rigby. 

Auch im Rahmen von Sexualität gibt es noch immer oft Scham. In der Sprache 
reden wir fast unbemerkt über Schamteile und Schamhaare. Zum Beispiel wenn 
es sich um Masturbation handelt. Noch immer kommen Patient(inn)en zu mir, die 
sich schämen über ihr Masturbieren. Oft ist diese Scham über Sexualität anschei-
nend ungerecht. Aber sind manchmal Schamgefühle auch gerecht? 

Der Film Shame handelt sich um Sexsucht. In Kurzem: Für die Hauptperson ist Sex 
so zwingend, dass er seine Schwester völlig im Stich lasst. Als sie einen Selbst-
mordversuch macht, fühlt er tiefe Scham. Es gleicht, als ob der Regisseur sagen 
will: diese Scham ist zu Recht. Die Hauptperson ging in seiner Sucht nach Porno 
zu weit.

In Holland sagte Schrifsteller Jan Willem Otten mir im Interview über seine Sucht 
nach Porno: „An Porno klebt etwas, das keiner mag und das nennen wir Scham. 
Als kleiner Junge las ich immer wieder im Blatt Sekstant, um zu hören, dass es 
nicht nötig war, dass ich mich schämte. Aber die Idee ist schädlich. Porno macht 
wesentlich einen Menschen zu einem Objekt und will ihn klein und sklavisch 
machen. Das ist entsetzlich. Denke nicht, dass Scham löslich ist.“ 

Scham in Literatur
Scham ist ein wichtiges Thema in vielen Büchern. Ich nenne nur einige. Schon in 
Die göttliche Komödie von Dante. Fast gleich, als er auf dem Weg nach göttlichen 
Licht ging, begegnete er Panter, Löwe und Wolf. Metapher für Eifersucht, Hochmut 
und Sehnsucht. Umgehen mit Scham ist für Dante ein langer Weg mit viel Gefahr, 
es nicht zu schaffen.	

1312



Im Roman Die Scham von Annie Ernaux schämt eine junge Frau sich nicht nur über 
ihre Abtreibung, sondern auch über ihre Herkunftsumgebung. Scham über Sprach-
gebrauch, Tischmanieren und soziales Verhalten ihrer Eltern, die krampfhaft ver-
suchen, sich zu distanzieren von der niedrigsten sozialen Klasse.

Ich erkenne Scham über Herkunft. Meine Eltern haben ihre 
weiterführende Schule nicht beendet. Viele Mitglieder aus 
meiner Verwandtschaft haben sogar die Grundschule 
nicht beendet. Ich war der Einzige, der ‘weiter gelernt’ 
hatte. Ich kam aufs Gymnasium. „Josje hat weiter ge-
lernt”, sagten meine Eltern stolz. Aber sie fügten immer 

dazu: „aber er ist sehr einfach geblieben.“ Ihr Stolz war 
bedingt. Wenn Du nicht einfach bleibst, gehörst du nicht 

mehr zu uns. Um zu beweisen, dass ich einfach geblieben 
war, guckte ich vor einem Geburtstag Fernsehprogramme, die ich sonst nie sah, 
um mitreden zu können, um zu beweisen, dass ich einfach geblieben war. Ich 
hatte die Botschaft internalisiert. Ich hätte mich geschämt, wenn ich nicht länger 
einfach wäre. Zu Hause schämte ich mich für meine Bildung auf dem Gymnasium. 
Auf dem Gymnasium schämte ich mich, nicht mitreden zu können über klassische 
Musik.

Im Roman Der Fall von Albert Camus lesen wir: 
„Auf einer Brücke sah ich vor mir eine Gestalt, die ins Wasser zu kucken schien, 
eine schlanke junge Frau in Schwarz. Nach einigem Zögern lief ich weiter. Ich war 
noch keine fünfzig Meter weit, da hörte ich den Plumps, ohrenbetäubend in der 
Stille. Ich erstarrte, aber kuckte mich nicht um. Fast zugleich hörte ich einen 
Schrei, einige Male nach einander, der auch mit dem Fluss wegtrieb und dann auf 
einmal erstarb. Ich wollte helfen, aber kam nicht vom Platz. Bewegungslos blieb 
ich dabei zu hören. Danach bin ich langsam weiter gelaufen. Ich habe keinen 
gewarnt.“ Die Ich-Person ist ein Richter. Ein Richter, der sich schämt. Nicht 
darüber, was er falsch getan hat, aber darüber, was er nicht getan hat, darüber wie 
er war.

Im Buch Anatopen von Künstler Gerhard Lentinck, der bei mir auf dem Gymnasium 
war, gibt es anderthalb Seiten mit Schambenennungen. Vor allem schämte er sich 
für seinen Vater. Als ich ihn neuerdings fragte, wie es jetzt ist mit seinen 
Schamgefühlen, sagte er, dass er sich in seinem Studium davon befreit hat. Das 
Schreiben des Buches war der letzte Akt von seinem Befreiungsprozess.

Scham in Musik
Auch in Musik ist Scham ein Refrain. In klassischer Musik ist Scham lebendig in der 
Matthäuspassion, die sehr viele Leute in Holland besuchen in der Woche vor Ostern. 
Der Theologe Ad de Keyzer, spezialisiert auf Liturgie, glaubt, dass viele Leute die 
Matthäuspassion auch besuchen, weil es eine Möglichkeit gibt, umzugehen mit 
Schuld und Scham. 

In moderner Musik ist Scham nicht verschwunden. Lou Reed 
besingt auf Magic and Loss seine Schamgefühle über das 
nicht Besuchen einer Freundin, die mit Krebs im Kranken-
haus lag: “I knew I should have seen you that Thursday. 
I knew I shouldn't have left.“

Leonard Cohen geht als alter Mann nicht vorbei an Scham. 
Auf seinem Album Old Ideas hören wir: “And let the heavens 
hear it, the penitential hymn”. Und Scham klingt weiter bei Black Lab in This night, 
bei Randy Newman in Shame, bei Johnny Cash in I hung my head, bei Neil Young 
in Running dry, bei Radiohead in Creep,bei Herman van Veen in Wer, usw.

Scham in Filmen
Ich habe schon geschrieben, dass Scham eine Hauptrolle spielt in modernen Fil-
men. Zum Beispiel in Brothers, Atonement, Cache, Biutiful, Vier Minuten, Troubled 
Water, Auf der anderen Seite, Shame, Das Leben der Anderen, Il y a longtemps 
que je t’aime, Creation, Twelve Years A Slave, The Straight Story, Stellet Licht, The 
Tree Of Life, Goodbye Bafana, Die Einsamkeit der Primzahlen, Antichrist, und 
Manchester By The Sea. 

Im deutschen Film Vier Minuten schämt sich eine ältere Frau, die Musiktherapie im 
Gefängnis gibt, über ihre eigene Geschichte während des Krieges, als sie ihre 
lesbische Freundin verriet. Als sie gezwungen wurde, ihre Freundin nicht zu kennen 
(weil sie Kommunistin war), sagte sie wie Petrus: Nein, die kenne ich nicht. Drei 
Mal war nicht notwendig, um schon wie Petrus bitterlich weinend zurück zu 
bleiben. Nach ihrem Ruf ‘Erbarme Dich’ ist sie für eine junge Gefangene von Be-
deutung. Aber nicht ohne andauernde Scham. 

Scham in der Arbeit 
Auch in Gesprächen, die ich hatte mit Klient(inn)en, handelte es sich oft um Scham. 
Auch bei Mitarbeiter(innen). Fast jedesmal, wenn es einen Suizid gibt, schämen 
Kolleg(inn)en sich vor der Familie der Gestorbenen. Psychiater schämen sich 

1514



regelmässig gegenüber Mitarbeitern oder Familien für die landesweiten Regeln, 
die sie befolgen müssen, obwohl sie am liebsten anders wählen würden. 

Die Schamgefühle von Klient(inn)en sind sehr verschieden. Reale über tatsächliche 
Schuld, zum Beispiel als einer betrunken zwei Menschen überfahren hatte, die 
gestorben sind. Aber auch irreale Scham über eigene Krankheit. Und sogar Scham 
über den Missbrauch als Kind, so stark, dass die Frau ein Handtuch über Spiegel 
hängte.

Die Scham ist vorbei ist nicht gelungen. Scham ist noch immer 
lebendig. Hähne krähen noch immer drei mal. Auch ausserhalb 
der Kirche. 

DER KULTURELLE RAHMEN VON SCHAM
Scham steht bei uns im kulturellen Rahmen mit Texten der jüdisch-christlichen 
Tradition und der Griechischen Mythologie.

Bibel
Auch als unsere Kultur säkular wurde, bestimmten Texte der jüdisch-christlichen 
Tradition immer noch den Rahmen von Schuld und Scham. Der Apfel von Adam 
und Eva ist nicht verschwunden. Auch andere Geschichten sind noch immer 
lebendig. 

Sprachverwirrung beim Turm von Babel. Jakob, der sich schämt 
über seinen Betrug von Vater und Bruder. Simson, der sich 
schämt, weil er kein Geheimnis bewahren kann und danach 
seine Krafte verliert. Jona, der sich schämen soll über seine 
Wut über den Verlust seines Baums, der ihm Schatten gab, 
weil er sich freut auf den Untergang von Ninive mit so vielen 

unschuldigen Kinder und Tieren. Moses, der das Volk sich 
schämen lässt über ihre Sehnsucht nach den Fleischtöpfen von 

Ägypten auf dem Wege zum versprochenen Land, und den Tanz um das goldenes 
Kalb. David, der sich schämt über das Klauen von Bathseba.

Jesus, der die Schriftgelehrten sich schämen lässt, als sie die Ehebrecherin 
steinigen wollten. In der Passionsgeschichte fühlt man, dass Pilatus sich schämt 
über das Waschen seiner Hände in Unschuld. Das Volk kann sich hinterher 
schämen über den schnellen Übergang von Hosanna zu Kreuzige ihn. Die drei 
speziell ausgewählten Schüler, die Jesus fragt, bei ihm zu wachen in seinem 
Todeskampf, schämen sich, dass sie dreimal einschlafen. Judas schämt sich über 

seinen Kuss. Petrus über sein Verleugnung. Paulus schämt sich über seine Am-
bivalenz und schreibt fast ohne Hoffnung: Nicht was ich wünsche, das Gute, tue 
ich, sondern was ich nicht wünsche, das Schlechte. Diese und andere Geschichten 
trägt unsere Kultur in sich, und sie beeinflussen noch immer unser Verhalten. 
Einflussreiche Personen sind in der katholischen Tradition Augustinus und in der 
protestantischen Tradition Calvin. 

Augustinus und Calvin
In seinen Confessiones erzählt Augustinus, dass er als kleiner Jungen mal Birnen 
gestohlen hat aus dem Garten seines Nachbarns. Und fügt hinzu: Taten, worüber 
ich mich jetzt beim Drandenken schäme. 

Über diese offenbar unschuldige Birnenpflückerei schämt Augustinus sich sein 
ganzes Leben. Warum? Nicht weil die Birnenpflückerei an sich so sehr schlecht 
war, sondern dass er im Stande ist, einfach ohne Grund etwas zu tun, das er 
eigentlich gar nicht will.

Auch schämte Augustinus sich über das frühere Zusammenleben mit einer Frau, 
ohne verheiratet zu sein. Jostein Gaarder schreibt darüber in seinem Roman Vita 
brevis, wo die frühere Geliebte von Augustinus in einem fictiven Tagebuch ver-
öffentlicht, wie Augustinus auf einmal seine Körperlichkeit ablehnt und damit  seine 
Sinnlichkeit verliert und dadurch seine ausgewogene Persönlichkeit. Wir lesen in 
Vita Brevis: “Gott will am liebsten, dass wir in Keuscheit leben, schriebst Du. An so 
einen Gott kann ich nicht glauben. Was für eine Untreue, Augustinus! Was ein 
Verrat!“

Dieser Verrat der Kirchenväter, dieses ungesunde Verhältnis zu Sexualität, vor 
allem von Augustinus, funktioniert noch immer weiter in unserer Kultur. Das hat 
Nietzsche gut gesehen. Darum befürwortet er ‘mehr Dionysos’.

Die protestantische Tradition stützt sich in Scham auf Calvin, der wiederum sich 
stützt auf Augustinus. Es ist nicht umsonst, dass ‘calvinistisch’ auf holländisch 
synonym steht für Nüchternheit in Leben und Körper. Und in dieser Kultur entsteht 
Scham schon schnell, wenn Begehren sich meldet. Herman van Veen singt in 
einem Lied über eine Frau, die sich schämt, wenn sie am Sonntag sich liebt mit 
einem Mann. Augustinus und Calvin schaffen eine Kultur, wo Gott und Körper 
Konkurrenten sind und Scham immer lauert. Auch nach der Reformation bleibt 
man noch immer, wie man auf holländisch sagt, mit den gebackenen Birnen von 
Augustinus zurück. Oder noch weiter zurück kann man sagen, dass der saure 
Apfel von Adam noch immer via Augustinus und Calvin auf unserem Teller liegt.

1716



Klassische Literatur
Eine zweite Bedeutung im kulturellen Rahmen von Scham finden wir in den alten 
Geschichten der griechischen Literatur. Aber während wir uns in der christlichen 
Tradition unter dem Eindruck von Augustinus und Calvin schämen für unsere 
Kleinheit gegenüber dem grossen Gott, besingen die antiken Geschichten 
durchgehend immer wieder, dass Menschen sich schämen sollten über ihren 
Hochmut. Vergeblich. Hochmut ist hartnäckig. Scham darüber auch.

Das aussagekräftigste Beispiel ist die Geschichte von Daedalus. 
Aus Eifersucht tötet er seinen Neffen und flieht mit seinem Sohn 
Icarus zu Kreta. Aus Heimweh will er zurück. Das kann er nur 
durch die Luft. Deswegen macht er sich Flügel mit Wachs. Zu 
Icarus sagt er: „Fliege nicht zu niedrig, sonst macht das Wasser 

deine Flügel zu schwer. Fliege nicht zu hoch, sonst schmilzt die 
Sonne deine Flügel.“ Lange Zeit geht es gut. Vater kuckt andauernd 

zurück nach seinem Sohn. Aber dann verliert Daedalus die Konzentration, fliegt 
Icarus zu hoch und stürzt ab. Hochmut kam buchstäblich vor dem Fall. Daedalus 
bleibt lebenslang zurück in Scham. 

Eine andere alte Geschichte, wo Hochmut endet in Scham, ist die Tragödie 
Antigone. König Kreon verbietet, die Leiche von Polyneikes zu begraben, weil er 
ihn sieht als Landesverräter. Wer ihn doch begräbt, würde getötet. Aber Antigone 
sieht es als ihre Pflicht, ihren Bruder zu begraben. Als sie getötet ist, tötet der 
Sohn von Kreon sich selber auch, weil er der Geliebte von Antigone war. Danach 
schreit Kreon voller Scham. 

In der Odyssee zeigt Homer, wie Männer immer wieder ge-
walttätig sind. Am Anfang der Odyssee will Odysseus nicht 
nach Troja um zu kämpfen. Er will bei seinem neugeborenen 
Sohn Telemachus bleiben. Aber als er doch gezwungen wird zu 
gehen, tötet er am Ende alle Männer, die versuchten, seine Frau 
zu heiraten, als er in Troja war. Sein Sohn kämpft mit ihm. Und 
das, nachdem Odysseus auf dem Rückweg in der Unterwelt Achilles 
begegnete, der sein Kämpfen in Troja sehr bedauerte und sagt: „Du nennst mich 
König der Unterwelt, aber ich wäre lieber Sklave der ärmsten Sklaven im Land der 
Lebendigen als König in der Unterwelt.“ Homer schreibt eigentlich: „Männer, ihr 
sollt euch schämen über euren Hochmut, immer wieder kämpfen zu wollen.“ 

Im sechzehnten Jahrhundert bearbeitet Shakespeare die klassische Geschichte 
für seine Zeit und tat das so gut, dass wir ihn in unseren Zeiten noch immer lesen 

oder hören im Theater. Mit mehr zögernden Charakteren als die antiken Schriftsteller 
fügt er seinen Umgang mit Scham unserem kulturellen Rahmen zu. 

Freud
Auch bestimmend für unseren Umgang mit Scham ist die 
Entwicklung der Psychoanalyse. Vor allem Freud. Für Freud 
war Scham im Prinzip unterdrückte Sexualität. Scham 
entsteht gemäss Freud, weil wir die moralische Messlatte 
zu hoch legen. Scham verbindet er mit Verdrängung. 
Durch das Verständnis von Freud entstand ein negatives 
Bild von Scham.

Schuld und Scham
Abschließend zum kulturellen Rahmen von Scham noch eine Bemerkung über den 
Unterschied zwischen Schuld und Scham. Martin Buber verbindet Schuld mit der 
Benachteiligung einer anderen Person. Scham ist dann gerichtet auf die eigene 
Person und vor allem auf das eigene Verfehlen. Nicht was man tut oder nicht tut, 
sondern wer man ist oder nicht ist. Scham kann dadurch hartnäckiger sein als 
Schuld. Schuld kann man beichten, vergeben, oder im Gefängnis absitzen. Aber 
Scham ist ohne Ende. Immer wieder legt man die Messlatte höher. Gegenüber 
andern können wir uns ändern. Gegenüber unserem idealen Selbstbild können wir 
nie gewinnen. 

In Holland gibt es eine Gruppe, die unter dem Namen Loesje Poster mit Sprüchen 
produziert, die man überall aufhängt. Einer der Sprüche ist: ‘Wenn man die 
Messlatte zu hoch legt, kann man immer noch darunter durchlaufen’.

In heutiger Kultur von Individiualisierung und Narzissmus verschieben sich Gefühle 
von Schuld nach Scham.

Auch gibt es oft ein Verbindung zwischen Schuld und Scham. Wer Schuld fühlt 
darüber, was er einem Anderen angetan hat, kann sich schämen vor sich selbst 
und seiner Umgebung.

Nach ihrer Schuld wegen des Essens des Apfels schämen Adam und Eva sich für 
ihre Nacktheit. Das ist wenigstens das Bild, das wir mitbekommen haben im 
kulturellen Rahmen von Scham.

1918



MERKMALE VON SCHAM
In unserem Buch weisen wir auf drei wesentliche Merkmale von Scham. 

Heimlichkeit
Das erste ist Heimlichkeit. In Scham wollen wir uns verbergen. 
Scham ist abgeleitet vom skandinavischen Wort skama, das 
auf ‘verbergen’ hinweist. In meinem Vortrag nutzte ich Bilder 
von Leuten, die voller Scham ihre Gesichter verbergen. Torwart 
de Gea nach Schnitzer. Ajax nach Verlust in den letzten 
Sekunden im Halbfinal Champions League. Matthijs de Ligt 
nach Eigentor im ersten Wettkampf für Juventus. Ein kleines Kind 
mit Händen vor Augen. 

Der französische Philosoph Jean Jacques Rousseau berichtet in seinen Confes-
sions, dass er mal eine Schleife gestohlen hatte. Darüber in Verlegenheit gebracht 
sagte er, dass die Küchenchefin sie ihm gegeben hätte. Er nennt sie sehr gut und 
ehrenwert. Aber doch beschuldigte er sie ohne Scham. Mehrere Male. Als sie 
sagte: „Ach Rousseau, ich dachte du hättest einen guten Charakter“, wollte ich 
durch den Boden sinken, mich im Schoß der Erde verbergen. Bis jetzt habe ich 
diese tiefe Scham nie ausgesprochen gegenüber einem Andern. Sogar nicht 
gegenüber meinen intimsten Freunden, obwohl es bis heute schwer auf meinem 
Gewissen drückte. In seinen Confessiones will er seine Scham veröffentlichen, 
aber entdeckt auch dann noch, wie schwierig er das findet.

Der dänische Film Brothers zeigt eindringlich, wie Scham bei 
einem Mann verborgen bleibt, obwohl sie sein ganzes Leben 
dominiert. Ein dänischer Soldat wird in Afghanistan ge-
zwungen, seinen Kollegen zu töten. Erst verweigert er, aber 
am Ende tötet er ihn. Als er zurück in Dänemark ist, projiziert 
er seine Schamgefühle auf seinen Bruder. Er spricht aber 

nicht über seine Scham. Sogar nicht mit einem Sozialarbeiter, 
obwohl Scham eigentlich das einzige ist, was ihn berührt. Nur 

am Ende des Films sieht es aus, als ob er seiner Frau sagen will, was passiert ist, 
als sie verlangt, dass er sagen soll, was los ist, weil sie ihn sonst verlässt.

Im Film Il y a longtemps que je t ‘aime sehen wir die Geschichte von Juliette, die 
fünfzehn Jahr im Gefängnis saß. Als sie heraus kommt, bleibt verborgen, was 
passiert ist in ihrer Vergangenheit. Sogar für ihre Schwester Lea, die Juliette auf-
nimmt in ihrem Haus. Sie will nicht darüber reden. „Ich bin noch nicht so weit“, sagt 
sie. Sie kann nicht teilen. Es bleibt verborgen in Scham. Erst am Ende des Films, 

als einer klingelt und fragt, ob sie zu Hause ist, sagt Juliette: Ich bin da. Dann sagt 
sie zu Lea noch mal: Ich bin da. Und danach erzählt sie, was sie getan hat. 

Auch in meiner Arbeit habe ich erfahren, dass Scham oft verborgen bleibt. Ver-
schiedene Male hörte ich: Du bist der Erste, dem ich es erzähle. Eine junge Frau 
schämt sich so über ihre Erfahrung als Kind, wo sie sexuell missbraucht ist, dass 
sie ein Handtuch über ihre Spiegel hängt, um sich selber nicht unter die Augen zu 
kommen. Buchstäblich bedeckt sie ihr Spiegelbild.

Als ich bei einem alten Mann spürte, dass seine Erfahrungen als Soldat in In-
donesien ihn sehr berührten, versuchte ich vorsichtig, ihn darüber reden zu lassen. 
Vergeblich. Nur einmal, als ich sagte, in Gesprächen mit einem Kindersoldaten aus 
Sierra Leone entdeckt zu haben, wie grausam das Soldatenleben ist, bekam er 
sehr grosse Augen und schrie: „In einem Krieg werden Menschen wilde Tiere, und 
mehr will ich darüber nicht sagen.“ Hat er auch nicht getan. Er hat seine Ver-
gangenheit zugedeckt. Ich vermute, Sie kennen gleichartige Geschichten aus dem 
Zweiten Weltkrieg. Scham bedecken wir.

Komplexität von Scham
Das zweite wesentliche Merkmal von Scham ist die Komplexität. 
In einem Artikel über holländische VN Soldaten in Srebrenica ist 
die einfache Diagnose ‘Trauma’ kompliziert, weil eigentlich 
Schuld und Scham eine sehr wichtige Rolle spielen. Ist dieses 
Trauma Krankheit, militärisches Versagen des Systems? Ein 
Soldat sah Vergewaltigung, aber tat nichts. Er schämt sich, aber 
sagt, dass auch der Staat schuldig war. Zu wenig Unterstützung 
und kein Verständnis für Angst und Hoffnungslosigkeit. Am Ende des Artikels 
steht, dass Denken über Scham komplex ist.

Reale und irreale Scham
Scham ist auch komplex, weil es reale und irreale Scham gibt. Wer jemanden mit 
einer Axt ermordet, ist schuldig. Punkt. Aber Raskolnikov fühlt sich in Schuld und 
Sühne (Dostojewski) nicht immer schuldig nach seinem Mord. Es gibt Momente, 
dass er seinen Mord verteidigt ohne Scham. Der holländische Schriftsteller Harry 
Mulisch zeigt in einem Roman, dass Eichmann, obwohl er klar schuldig war, immer 
sagt: „Im Sinne der Anklage nicht schuldig.“ 

Wie man reale Scham erlebt, ist also schon komplex. Noch komplizierter ist ireale 
Scham. Im Film Manchester By The Sea akzeptiert ein Vater seinen Freispruch 
nicht, nachdem ein Brand entstanden war in seinem Haus, wobei drei Kinder 

2120



starben. Er erlangt Strafe, greift eine Pistole von einem Polizisten und will sich 
selbst ermorden. Nach Freispruch fährt er fort sich zu sich schämen.

Irreale Scham gibt es auch oft bei sexuellem Missbrauch. Mehrere Male habe ich 
das erfahren von Frauen, mit denen ich darüber sprach. Bei einer anderen oft 
gefühlten irealen Scham handelt es sich um das Gefühl, moralisch nicht genügend 
zu tun. Viele Sozialarbeiter(innen) erfahren das. 

Dieses Gefühl wird ausgedrückt im Gedicht:

Waarom gaf ik jou een jas (Warum gab ich dir eine Jacke)
toen je zei ik heb het zo koud (als du sagtest: ich friere so)

en niet de zon (und nicht die Sonne)

Wir wollen so gern die Sonne geben, aber kommen nicht 
weiter als eine Jacke. Damit stehen wir in unserem Hemd. 

Darüber schämen wir uns. Passende Musik dabei ist Perfect 
Song von Solomon Burke und De Dijk.

Ambivalent
Scham ist auch kompliziert, weil wir ambivalent sind. Sogar Jesus: „Mein Gott 
mein Gott, warum hast Du mich verlassen?“ gegenüber „Deine Wille geschehe.“ 
Zu den drei mit ihm wachenden Schüler die dreimal einschlafen, sagt er: „Der 
Geist ist willig, aber das Fleisch ist schwach.“ Paulus schreibt, dass er das Schlechte 
tut, obwohl er eigentlich das Gute tun will. Goethe schreibt in Übereinstimmung 
damit: „Zwei Seelen wohnen, ach in meiner Brust.“ Und Hermann Hesse sagte 
über seinen Roman Narziss und Goldmund, dass es sich um eine Person handelt 
mit Ambivalenz zwischen Geist und Körper, Heimweh und Fernweh. Nietzsche 
schreibt über die Ambivalenz zwischen Apollo (Geist) und Dionysos (Körper).

Im Film Samsara wird das Gleiche ins Bild gebracht. Ein ernsthafter zölibatärer 
buddhistischer Mönch verlässt das Kloster, heiratet, aber will dann wieder zurück 
ins Kloster. Am Ende liegt er verzweifelt voller Scham weinend vor seiner Frau auf 
dem Boden. Auch im Film Troubled Water spielt sehr tiefe Ambivalenz eine 
Hauptrolle. Nicht nur der Täter fühlt tiefe Scham, sondern auch die Pfarrerin, mit 
der er eine Beziehung hatte, und sogar die Mutter des gestorbenen Kindes.

Unbewusst
Scham ist auch kompliziert, weil wir unbewusst schuldig sein können. Vor allem 
die Tragödie Oedipus Rex handelt darüber. In der Psychiatrie kennen wir Oedipus 

besonders vom Oedipus Komplex, verbunden mit Freuds 
Theorie über Sexualität. Aber die Geschichte ist wesentlich 
voller unbewusster Schuld und Scham. Jede Person tut 
alles dazu, dass die Vorhersagung keine Wirklichkeit wird. 
Unbewusst tötet er sein Vater und unbewusst heiratet er 
seine Mutter, und immer hin tötet seine Mutter sich selber 
und sticht er sich voll Schuld und Scham die Augen aus.

Kollektiv
Schliesslich ist Scham kompliziert, weil sie kollektiv auftaucht in späteren Genera-
tionen. Am Anfang der Tagungen mit deutschen und holländischen Pfarrer/innen, 
die arbeiten in Krankenhäusern, kam das Gespräch, unabhängig vom Thema, 
immer wieder auf den Krieg und Schamgefühle darüber. Holländer versuchten 
gleich das Gefühl weg zu nehmen. Aber ich sagte mal in einem Vortrag, dass ich 
derartige Gefühle verstand.

Ich hatte so ein Schamgefühl in Sierra Leone, wo ich drei Jahre arbeitete und die 
holländische Vergangenheit mit Sklavenhandel mich immer noch in Scham 

versetzte, obwohl ich selber nie Sklavenhändler war. Später bei 
Fort Elmina in Ghana war die Scham noch stärker, als ein Führer 
einer Gruppe erzählte vom Streit zwischen Holländern und 
Engländern über den Sklavenhandel. Bei der Erklärung von 
‘The door of no return’ (die Tür, durch die Sklaven aufs Schiff 
gingen und endgültig ihr Land verliessen) wäre ich als Holländer 

am liebsten in den Boden versunken. 

Existenzialität von Scham
Das dritte wesentliche Merkmal von Scham ist die Existentialität von Scham. Wir 
entkommen der Scham nicht. Das Feigenblatt klebt an unserer Haut. Scham ist 
existentiell. Lars von Trier zeigt in seinem Film Antichrist sehr eindringlich, dass 
Schuld und Scham existentiell sind. Als der Mann, der Psychotherapeut ist, seine 
Frau fragt, wovor sie am meisten Angst hat, schreibt sie ganz oben auf die 
Pyramide: vor mir selber. Zu Recht. Obwohl sie während Sex mit ihrem Mann sah, 
dass ihr noch sehr kleines Kind zum Fenster ging, hörte sie nicht auf mit Sex. Ihr 
Kind fiel hinunter und starb.

Anekdote
Holländische Frauen, die deutsche Soldaten geliebt hatten im Krieg, nannte man 
‘moffenhoeren’. Sie wurden kahl rasiert. Aber als man so eine Frau unter Kichern 
zu einem Stuhl führte, nahm ein Priester, der sehr aktiv gewesen war im Widerstand, 

2322



Wir sitzen mit gebackener Birne1. Der Apfel ist sauer. Scham ist existentiell. Also 
teilen, teilen, teilen! Ich nenne zwei Personen, die uns Wege zeigen, mit Scham 
umzugehen.

1 Met de gebakken peren (Birne) zitten = mit etwas Negativem zurückbleiben.

Annie MG Schmidt
Auch Tochter eines Pfarrers, ignoriert Annie MG Schmidt (Schriftstellerin von 
Kinderbüchern) das Existentielle von Scham nicht, aber sie findet in einem Gedicht 
eine gute Weise, mit den Birnen von Augustinus umzugehen, als sie schreibt (ich 
übersetze die wichtigen Sätze): 

Er zit een wurm in onze juttepeer, (es gibt einen Wurm in unserer Birne)
dat weten we nu zoetjesaan wel zeker.

Het ligt misschien, wie weet,
wel aan de kweker

of aan de groenteman, of aan het weer.
De ene mens denkt aldoor vol verdriet: (Der eine denkt andauernd voll Trauer)

Hoe komt die wurm erin? (Wie kommt der Wurm hinein?)
Hij wil het weten. (Er will es wissen)

De andre mens wil nooit meer peren eten, (Der andere Mensch will nie mehr 
Birnen essen)

maar dat is overdreven, vindt u niet?
Dan is er altijd ook nog wel een man, (Dann gibt es immer auch noch einen 

Mann)
zo een, (so einen)

die denkt de wurm eruit te krijgen (der denkt den Wurm herauszukriegen)
door bovenmatig met zijn vuist te dreigen, (durch sehr stark mit seiner Faust 

drohen)
maar nebbesj zeg, daar schrikt die wurm niet van.

Er zijn er ook, die houden zo van fruit, (Es gibt auch diejenigen die Obst so lieben)
dat zij de peer met wurm en al verslinden, (dass sie die Birne mít Wurm 

verschlingen)
en zeggen dat ze ‘t overheerlijk vinden,

maar in het donker spugen ze ‘m uit. (aber im Dunkel spucken sie sie aus)

Platz auf dem Stuhl, der für die moffenhure bestimmt war. Er 
sagte: „Schneide gern erst meine Haare.“ 

Die Leute verschwanden voller Scham wie die Schriftgelehrten 
in der Bibel, die am Punkt standen, die Ehebrecherin zu 

steinigen. Der Priester hat die Worte von Jesus verstanden: „Wer 
von euch ohne Sünde ist, werfe den ersten Stein.“ Keiner kann Steine werfen. Kein 
Leben ohne Scham.

PERSPEKTIVE
Auch für Plato sind Schuld und Scham existentiell, aber er betrachtet das nicht als 
schlecht. Im Gegenteil. In seinem Schöpfungsmythos gibt Hermes, der Bote der 
Götter, den Menschen Schuld und Scham als Hilfe gegen Unrecht. Obwohl Scham 
heimlich, kompliziert und existentiell ist, gibt es doch Perspektive. Wie Perspektive 
in Corona anfängt mit Testen, Testen, Testen, fängt Perspektive in Scham an mit 
Teilen, Teilen, Teilen. Und erkennen, dass Scham Teil unseres Leben ist. Nicht ver-
kleinern, sondern ernst nehmen! Und offen zuhören.

Raskolnikov teilt am Ende des Buches Schuld und Sühne von Dostojewski mit 
seiner Freundin seinen Mord an seiner Vermieterin und meldet sich danach bei der 
Polizei. Wenn die Hauptperson im Film Brothers am Ende sein Geheimnis teilt mit 
seiner Frau über das Töten eines Kolleges in Afghanistan, kann er weiter. Wenn 
Thomas im Film Troubled Water sein Geheimnis erzählt, entsteht eine Art Ver-
söhnung mit der Mutter des toten Kindes. Wenn im Film il y a longtemps que je 
t’aime die Frau, die aus dem Gefängnis kam, am Ende mit ihrer Schwester teilt, 
was sie getan hat, kann sie sich wieder mit ihrer Schwester versöhnen und kann 
sie weiter ins Leben.

Ich sprach mit einem Mann, der betrunken zwei Menschen überfahren hatte. Beide 
starben. Nach mehreren Malen Teilen konnte er nach vielen Jahren anfangen, wie-
der an eine Zukunft zu glauben. Besonderes nach dem Lesen der Bibelgeschichte 
von Petrus, der wirklich neu anfangen durfte. Ein Vater schämte sich sehr für 

seinen Versuch, sich selber zu töten. Nachdem er es mehrere 
Male mit mir geteilt hat, konnte er weiter, als ich ihm die 

Geschichte von Elia las, der sogar mit einem Engel in der 
Nähe immer noch nicht weiter kam und lebensmüde liegen 
blieb. Teilen von Scham mit jemandem, der unbefangen 
zuhört, kann das Gefühl schaffen, dass man nicht der 

einzige ist mit dieser Art Scham. Und das kann Perspektive 
bieten.

2524



En daar in dat cafeetje zit er een, (Und da in der Kneipe sitzt einer)
die zegt: Het is geen peer. Het is een appel. (der sagt, es ist keine Birne, es ist ein 

Apfel)
Ik zeg maar zo, wat maak je je te sappel, (aber ich sage, ach, was sorgst du dich)
alla ‘n wurm. Ik eet er maar omheen. (komm schon, ein Wurm. Ich esse rund herum)

Leonard Cohen
Wer Perspektive im Leben mit Scham beeindruckend vertont, ist Leonard Cohen 
mit dem Refrain in seinem Song Anthem:

Ring the bells that still can ring. Forget your perfect offering. 
There is a crack in everything, that's how the light gets in. 

In unsere Schamreisen kann neues Licht fallen. Deswegen können wir immer 
wieder weiter.

Ich bin dankbar meine Gedanken über und Erfahrungen mit Scham mit Ihnen ge-
teilt zu haben. Ich hole mir gleich einen Apfel.

Jos van der Leur
Ev. Theologe, Psychiatrieseelsorge Apeldorn, NL

Scham ? Das kenne ich !

Ich sitze hier im Altenheim
Und fühl mich manchmal ganz allein

Ständig schäme ich mich sehr
Manchmal wenig, manchmal mehr
Es ist nichts mehr wie`s früher war
Mein Kopf ist wolkig – selten klar

Menschen gibt`s die muss ich kennen
Kann sie nicht beim Namen nennen
Auch wenn hier alle freundlich sind:

Windeln trag ich wie ein Kind
Peinlich muss das einem sein

Wie ein Schatten quält die Pein
Fremde Menschen kommen rein

Treten ohne Klopfen ein
Ich höre auch in diesen Tagen

Alles das was sie so sagen
Ich denk dann: „Was passiert mit mir:

Merken die – ich bin noch hier?“
Hilflos fühl ich mich und sauer
Alleingelassen auf die Dauer
Manche sind mir zugewandt

Das hab ich gleich im Herz erkannt
Die hören mir auch wirklich zu

Dann finde ich ein bisschen Ruh

(Mal-alt-werden.de)

2726



Wir brauchen Menschen, die uns zeigen, dass unser Schmerz ein Ende haben 
kann und das es ein Licht gibt am Ende des Tunnels. Und am besten können uns 

das diejenigen zeigen, die das Leben feiern und keinen großen Bogen um das 
Leid machen. 

Rebecca Manley Pippert

Den Weg gemeinsam gehen

Vor zehn Monaten hatte sie ihren Sohn begraben. Er war jung gestorben, noch ein 
Teenager, und ihre Trauer war unermesslich. „Der Schmerz über den Verlust eines 
Kindes ist schier unerträglich“ sagte sie. „Und mit jedem Tag, den mein Sohn nicht 
da ist, raubt mir dieser Schmerz ein bisschen mehr die Luft zum Atmen.“

Durch eine Bekannte lernte sie ein Ehepaar kennen, das ein paar Jahre zuvor 
ebenfalls seinen Sohn verloren hatte. Es entwickelte sich eine Freundschaft 
zwischen den beiden Paaren, und sie konnten gemeinsam über ihren Verlust 
trauern. Durch die Offenheit, mit der das eine Ehepaar über die Herausforderung 
des Trauerprozesses sprach, konnte das andere Elternpaar wieder das Licht am 
Ende des Tunnels der eigenen Trauer sehen.

Der Weg des Leids, ist steinig und schwer. Wir möchten wissen, dass sich dieser 
Weg lohnt und das wir irgendwann wieder das Licht sehen werden. Mal brauchen 
wir Menschen, die diesen Weg bereits hinter sich haben und uns die Richtung 
zeigen. Und mal sind auch wir diejenigen, die andere begleiten und ihnen den Weg 
zeigen. So ist es eben, wenn man ein Teil der Familie Gottes ist.

Aus: „Bei Dir kommt mein Herz zur Ruhe“ Gerth Andachtsbuch

Der einzige Maikäfer – Eine Kurzgeschichte im Frühling

Wenn es Mai wird, denke ich in jedem Jahr an den Moment zurück, in dem ich mit 
meinem Opa den einzigen Maikäfer in meinem Leben gesehen habe.

Ich war noch ein Kind und war immer gerne bei 
meinen Großeltern zu Besuch. Sie hatten einen 
großen Garten und in jeder Jahreszeit ging mein 
Opa mit mir raus und erzählte mir etwas über die 
Bäume und Pflanzen. Ich genoss die Zeit mit ihm 
sehr. Manchmal waren wir stundenlang draußen, 
bei Wind und Wetter, und vergaßen die Zeit. Erst als 
uns meine Oma zu Kaffee und heißem Kakao hinein-

rief fiel uns auf, wie spät es schon war. Es kam auch vor, dass wir völlig durchnässt 
waren weil uns der Regen bei unseren Beobachtungen überhaupt nicht störte.

So vertieft waren wir auch an einem Sonntag im Mai. Wir bewunderten die schönen 
Farben der Blumen und ihre kräftigen Blätter. Als wir gerade den Flug einer dicken 
Hummel verfolgten fiel uns etwas seltsames auf einem der Blätter auf: Ein großer, 
brauner Fleck. Als wir näher kamen erkannte ich, dass es gar kein Fleck war 
sondern ein großes Tier, das einem Käfer ähnelte. Verdutzt schaute ich meinen 
Opa an. Er grinste mich an und fragte: „Weißt du, was das ist?“

Ich schüttelte meinen Kopf. Mein Blick wanderte zwischen 
dem Käfer und meinem Opa hin und her. „Das ist ein Mai-
käfer. Davon gibt es hier nicht viele.“ Verdutzt schaute ich 
den Maikäfer an und wiederholte das Wort in Gedanken: 
„Maikäfer“. Auf eine gewisse Art und Weise faszinierte er 
mich und ich beobachtete ihn eine ganze Weile. Mein Opa 
stand ruhig neben mir und tat das Gleiche. Der Maikäfer 
wanderte eine ganze Zeit über die Blätter der Blumen, krabbelte über die Erde und 
blieb dann und wann einfach still sitzen. Mir kam es vor, als schaute er mich 
zwischendurch an.

Dann hörte ich meine Oma rufen und drehte mich zur Terrasse um. Als ich zurück 
zum Maikäfer blickte, sah ich ihn gerade von Boden abheben und durch die Luft 
fliegen. Lange schaute ich ihm nach.

Nach dem Kaffee schauten Opa und ich in sein Tierlexikon und er las mir alles vor, 
was dort über den Maikäfer geschrieben stand. Immer wieder summte er die 

2928



Melodie von 'Maikäfer flieg'. Es war ein schöner Tag mit meinem Opa. Ich denke 
sehr oft an ihn. Besonders im Mai. Leider habe ich danach nie wieder einen 
Maikäfer gesehen. Aber in meinem Osterkörbchen bei Oma und Opa war seit dem 
immer ein Maikäfer aus Schokolade.

Wird man wohl vor Scham rot im Dunkeln?
Dass man vor Schrecken im Dunkeln bleich wird, glaube ich,

aber das erstere nicht.
Denn bleich wird man seiner selbst, rot seiner selbst und anderer wegen.

Georg Christoph Lichtenberg 1742-1799

BRÜCKE-Aktuell

Öffentlicher Themenabend: 	jeden 1. Mittwoch im Monat
Besuchsdienst: 	 3.Mittwoch im Januar, März, Mai, Juli, August,		
	 Oktober, Dezember

Leider konnten durch die Pandemie unsere Abende bisher nicht stattfinden, die 
regelmäßigen Treffen fehlen uns allen sehr. Immer wieder planen wir um, bleiben 
mit den Referenten im Gespräch und geben die Hoffnung auf Lockerung der 
Maßnahmen nicht auf. Denkbar sind dann auch Treffen in anderen Formaten, bei-
spielsweise draußen an der frischen Luft. Informieren werden wir Sie über unsere 
homepage unter www.diebruecke.net und die örtliche Presse.

Unsere Mitglieder haben wir vor einiger Zeit per Mail und Brief über den derzeitigen 
Stand informiert. Leider waren einige der Mailadressen nicht mehr aktuell und auch 
Briefe nicht zustellbar. Bitte teilen Sie uns Änderungen mit, damit wir Sie erreichen 
können. Rufen Sie uns gerne an, Sie erreichen uns über die Handynummer der 
Brücke 0151 4034 5708 oder die Festnetznummern 02304 14982 und 02304 17516.

Wir wünschen Ihnen und euch alles Gute und freuen uns auf Zeiten des Wieder-
sehens.
 
Die Brücke, Sterbe-und Trauerbegleitung Schwerte e.V.

Ar
tik

el
 a

us
 d

en
 R

uh
rn

ac
hr

ic
ht

en
 v

om
 1

8.
05

.2
1

3130



Impressum:

Herausgeber:
DIE BRÜCKE 
Sterbe- und Trauerbegleitung Schwerte e.V.

Redaktion:
Brigitte Kollodej
Gisela Albers
Antje Drescher

Redaktionsanschrift:
DIE BRÜCKE
Sterbe- und Trauerbegleitung Schwerte.e.V
Klusenweg 61
58239 Schwerte
Email: info@diebruecke.net
Internet: www.diebruecke.net

Namentlich gezeichnete Beiträge erscheinen unter ausschließlicher 
Verantwortung der Verfasser und geben nicht automatisch die Meinung 
der Herausgeberin oder der Redaktion wieder.

Titelfoto: © Gisela Albers 

Es finden freie Bilder der folgenden Anbieter Verwendung:
freepik (www.freepik.com), Pexels (www.pexels.com)

Satz:
Team Meuter GmbH
Die Profilschärfer
Tungerloh-Pröbsting 20, 48712 Gescher

Druck:
druckerei brinkschulte
Zu den Ohlwiesen 5, 59757 Arnsberg

Bankverbindung:
Stadtsparkasse Schwerte	
IBAN: DE83 4415 2490 0003 0034 23

Volksbank Schwerte
IBAN: DE79 4416 0014 6445 2946 00

Auflage:
500 Exemplare


